Enquéte
Comment Jésus est devenu le Christ : I’histoire mouvementée d’une foi

en construction

Journal La Croix, 22 décembre 2025. Par Charlotte de Frémont

— ———— 4 B5
e W

Fresque représentant le Christ(le siécle) sur u Ifond des catacombes de Commaodilla,
a Rome, en ltalie. André Held / akg-images

Qui est réellement Jésus ? Pendant des siécles, cette question a suscité des débats passionnés.
Au travers d’hérésies persistantes et de conciles déterminants, un travail de discernement a
progressivement précisé le discours de la foi chrétienne sur Jésus, intimement lié a la question du
salut de 'humanité.

« Et vous, qui dites-vous que je suis ? » La question de Jésus a ses disciples, rapportée par les
Evangiles, traverse vingt siécles sans perdre de sa force. Et si 'on promenait aujourd’hui un micro
sur le parvis d’une église, la réponse ne serait peut-étre pas si évidente. Pourtant, elle est au cceur
de la confession de foi chrétienne.

« C’est une ceuvre de discernement », mQrie sur plusieurs siécles, explique le théologien Jean-
Louis Souletie. « Fils de Dieu vivant », « Seigneur »... Dans le Nouveau Testament déja, on attribue
a Jésus plusieurs titres. « A la lumiére de I'événement de Paques, la premiére génération de
chrétiens s’interroge progressivement,cherchant a relire I'histoire de celui qui a été envoyé pour leur
salut, explique Michel Fédou, jésuite et professeur de patristique et de théologie dogmatique aux
Facultés Loyola (Paris). Qui était-il avant sa mort ? Depuis quand est-il Dieu ? »

Au lI® et ll1° siécles, les Péres de I'Eglise s’efforcent & leur tour de préciser l'identité du Christ & partir
des Ecritures. Aux juifs, pour qui Jésus n’est pas le Messie, Justin répond qu’en lui se sont pourtant
accomplies certaines prophéties de I'Ancien Testament. Aux paiens, il est martelé que le Verbe, se
faisant chair, est venu sauver 'lhumanité.

Conséquence de I'expansion du christianisme, les jeunes Eglises se développent autour du bassin
meéditerranéen, chacune avec ses traditions orales. On constate alors des définitions de 'identité du
Christ « extrémement variées, que ce soit dans les dioceses latins ou orientaux », souligne Jean-
Louis Souletie. A I'’époque, le catéchisme et les dogmes n’existent pas, la foi chrétienne doit encore
se structurer intellectuellement.

A Rome, a la fin du lle siécle, plusieurs chrétiens soutiennent par exemple que Jésus n’est qu’'un
homme que Dieu aurait adopté lors de son baptéme : c’est la doctrine de I'adoptianisme. En Orient
grec, certains — les docétes — affirment au contraire que le Christ n’est pas réellement humain, et
qgu’il n’en a que l'apparence. En interprétant ainsi, souvent de bonne foi, certains passages du
Nouveau Testament, ces courants suscitent des controverses doctrinales : ce sont les hérésies, qui,
tout en témoignant d’une intense réflexion théologique, fragilisent I'unité de I'Eglise.

Un Christ médiateur entre Dieu et les hommes

Pour y répondre, cette derniére s’emploie donc a préciser progressivement qui est Jésus. Elle
condamne rapidement I'adoptianisme et le docétisme. Aucune de ces positions ne fait du Christ un
véritable médiateur entre Dieu et les hommes ; il ne pourrait donc plus assurer le salut de

1



'humanité. Pour garantir cet enjeu essentiel, il est a la fois « vrai homme et vrai Dieu », comme
I'affirme vers la fin du II° siécle Irénée de Lyon, un des Péres de I'Eglise.

Mais si I'on qualifie Jésus de « vrai Dieu », ne porte-t-on pas atteinte au monothéisme ? Alors que
Constantin — le premier empereur chrétien — autorise le christianisme en 313, un courant de pensée,
répandu, cherche a tout prix a préserver la préséance de Dieu le Pére. Ces croyants, menés par un
prétre d’Alexandrie du nom d’Arius, introduisent une hiérarchie stricte : le Fils est inférieur car
simplement « créé ». Il nest pas éternel. « Ce faisant, les ariens, qui pensent étre fideles au
Nouveau Testament, n’en retiennent que certains passages, laissant d’autres, pourtant essentiels,
dans 'ombre », explique Michel Fédou.

Pour répondre a Arius et unifier la doctrine dans tout 'Empire, le concile de Nicée — le premier
concile cecuménique de 'Eglise — est convoqué en 325 par 'empereur Constantin. Entre 250 et 300
évéques venus d’'Orient et d’Occident engagent un véritable travail d’équilibriste pour préciser la
nature du Christ. Leur critere de discernement ? « La question du salut », rappelle Jean-Louis
Souletie.

Au bout de deux mois de discussions enfiévrées, le concile condamne l'arianisme et réaffirme la
divinité pleine et entiere de Jésus-Christ. Selon la formulation du Credo, il est engendré et non pas
créé. Nicée marque alors un tournant, en utilisant un terme emprunté a la philosophie
grecque : homoousios, le Christ est de « substance identique » au Pére.

L’objectif est de préciser I'identité du Christ dans un langage compréhensible par les penseurs de
'époque, pour la plupart de culture grecque. Or ces derniers parlent de « substances » et
de « degrés » dans I'étre. « Les chrétiens reprennent donc ces langages, en les corrigeant a la
lumiére de leur foi. C’est un peu comme si les Péres de I'Eglise choisissaient de s’exprimer en
anglais aujourd’hui : c’est une tentative d’acculturation avant la lettre », explique Michel Fédou.

Mosaique du Christ Hélios (llle-IVe siécle) portant les attributs de la divinité romaine Sol Invictus (« Soleil
invaincu »), dans la nécropole préconstantinienne du Vatican.
Bridgman / www.bridgemanart.com

Mais, déja, plusieurs difficultés d’interprétation émergent. « On a un vrai probléme de traduction »,
expligue Jean-Louis Souletie. « Par exemple, un méme concept peut se décliner en trois formes
différentes en grec, alors qu’en latin il n’existe souvent qu’un seul terme pour le retranscrire : on perd
donc en nuance. » L’énoncé de Nicée va désormais s’appliquer a I'Eglise entiére, mais sa réception
par les croyants sera difficile : I'arianisme perdurera en Occident jusqu’a Charlemagne,
'adoptianisme resurgira au IXe siécle...

Une seule personne, deux natures

Aprés avoir officiellement établi la relation Pére-Fils, I'Eglise s’attelle & réaffirmer que Jésus, « vrai
Dieu » , est aussi « vrai homme », qui a souffert dans sa chair. Dans la premiére moitié du Ve siécle,
'évéque de Constantinople Nestorius affirme que Dieu a habité en Jésus « comme dans un
temple » : il était présent en lui, mais restait séparé de 'homme Jésus, comme deux réalités

2



distinctes. Cyrille, évéque d’Alexandrie, reproche a Nestorius d’enseigner ainsi une
simple « association » dans le Christ de ses deux natures, humaine et divine, sans union véritable.

Pour trancher la question, le concile d’Ephése s’ouvre en 431 dans un contexte de fortes tensions.
Sans attendre l'arrivée des évéques d’Orient, il condamne le nestorianisme et affirme que le Christ
est bien une seule personne, dans laquelle les deux natures — humaine et divine — sont unies.

Mais cela ne suffit pas, car la définition d’Ephése n’explique pas comment fonctionne cette union.
Vingt ans plus tard, face au moine Eutychés, qui préne que I'lhumanité de Jésus serait absorbée par
sa divinité, le concile de Chalcédoine, réuni dans I'actuelle Turquie, reprend le principe de Nicée. |
affirme que le Christ est une seule personne en deux natures, pleinement divine et pleinement
humaine, sans confusion ni séparation entre elles. Jésus est Dieu devenu homme, et non pas un
homme devenu Dieu.

Pierre angulaire du dialogue cecuménique

« Plus on avance dans ce travail de discernement, plus on utilise un langage métaphysique pour
définir Jésus », analyse Jean-Louis Souletie. « Pour clarifier les hérésies, il fallait bien se donner
des outils de langage », qui restent néanmoins ceux d’une certaine époque, note le théologien. Il est
clair, par exemple, que la maniére dont Chalcédoine comprenait la personne humaine n’est plus
évidente aujourd’hui.

Proclamés dans le contexte culturel de leur temps, « ces concepts ont besoin d’une réinterprétation
permanente, sans laquelle plus personne ne sait ce qu’ils veulent dire ». Que voulaient-ils signifier
jadis ? Et aujourd’hui ? Peut-on relier ces deux définitions ? Tel est le travail des théologiens
spécialisés en christologie qui se penchent sur la question. Par exemple, pour traduire au plus juste
le grec homoousios, la version frangaise du Credo adopte en 2021I'expression « consubstantiel au
Pere » (« de méme substance ») a la place de « de méme nature ». On souligne ainsi que le Fils et
le Pére ne sont pas seulement similaires, mais qu’ils partagent pleinement la méme réalité divine,
en écartant a nouveau toute idée de subordination entre eux.

En ayant ces définitions conciliaires en téte, « il est important aujourd’hui de revenir aux Ecritures »,
recommande Jean-Louis Souletie. « Sans elles, on court le risque de créer un Christ imaginaire »,
trop conceptuel, alors que « les hérésies combattues par les Peres de I'Eglise ne cessent d’étre
vivantes ».

Ce travail de discernement sur I'identité de Jésus, sans cesse a reprendre, est aujourd’hui une pierre
angulaire du dialogue entre chrétiens. « La foi de Nicée est quelque chose que partagent les
catholiques, les protestants, les anglicans... Cela ne résout pas leurs divergences, mais en faire
mémoire aide a prendre conscience de tout ce que nous avons en commun », note Michel Fédou.

Pour chaque chrétien, chercher a comprendre qui est le Christ, reste une exploration sans
fin : « Homme ou Dieu, homme et Dieu... On ne retient souvent que I'un des deux versants du
paradoxe, alors que le mystere de la foi réside précisément dans ce méme paradoxe », conclut
Michel Fédou.



